ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

Azad Cafarov

Azarbaycan Dovlot Neft vo Sonaye Universiteti
falsafa tizra folsofo doktoru
https://orcid.org/0000-0003-2953-5546
jafarov.azad@mail.ru

Orta asrlords Qarbi Avropa f3lsafosinin mithiim xiisusiyyatlori

Xiilasa

Orta asrlorde Qarbi Avropa falsafasi diislince tarixinde miithiim mdvqgeys malikdir. Qadim yunan
folsofasindon forqgli olaraq, orta asrlor folsofasi he¢ vaxt miistaqil statusa malik olmayib. Onun
toxundugu mosalalar birbasa vo ya dolayusi ilo asas xristian doktrinalari ilo alagali idi. Eyni zamanda,
orta osr xristian folsofosi artiq tobii alomo vo obyektiv varliga deyil, ruha vo Tanriya xiisusi digqot
yetirirdi. Xristianligin rosmi dino ¢evrilmosi naticosindo Qorbi Avropada orta osrlordo teoloji
todqgiqatlar meydana golmoyo bagladi. Mohz orta osrlordo Qorbi Avropa folsofosi xristian
teologiyasinin tosiri altinda formalagsmaga basladi. Bu dovrds yaranan folsofi asorlor osason xristian
dini ilo Aristotel falsofosinin uzlasdirilmasia yonsldilmisdi.

Orta asrlordo Qarbi Avropa falsafosinin mithiim xtiisusiyyatlori bu moaqalods 6z oksini tapmisdir.
Bu dovrds katolik ilahiyyatcilar xristian teologiyasi ilo falsofoni uzlasdirmaq sahasindo boyiik soy
gostarirdilor. Katolik kilsesi miitloq hoqigot hesab etdiyi doktrinalardan istifado edorok nozori
diisiincolorlo xristian inanclar1 arasindaki alaqoni qorumaga calisirdi. Umumilikdo, orta osr Qarbi
Avropa folsofosi real hoyatdan ayrilaraq monastirlarla mohdudlasdigr iiciin sxolastik xarakter
dasiyirdi. Feodal hakimiyyatinin vo kilso teokratiyasinin hokmranhigi elm vo texnikanin inkisafina
mane olurdu, falsofo do teologiyadan asili idi. Orta asrlorda Qarbi Avropa folsafosinin on bdyiik
niimayondolari igarisindo Miiqaddas Avqustin, Anisi Manli Severin Boesi, lohann Skott Eriugena,
Anselm Kenterberili, Pyer Abelyar, Rocer Bekon, Akvinali Foma, fohann Duns Skott, Uilyam
Okkamli vo bagqalarinin adin1 geyd etmak olar.

Acar sozlar: Qorbi Avropa falsafasi, xristian falsafasi, patristik falsafa, sxolastik falsafa, Akvinali
Foma, Miigaddas Avqustin

Azad Jafarov

Azerbaijan State Oil and Industry University
PhD in Philosophy
https://orcid.org/0000-0003-2953-5546
jafarov.azad@mail.ru

Important Features of Western European
Philosophy in the Middle Ages

Abstract

In the Middle Ages, Western European philosophy occupies an important place in the history of
thought. Unlike ancient Greek philosophy, medieval philosophy never had an independent status. The
issues it addressed were directly or indirectly related to the main Christian doctrines. At the same
time, medieval Christian philosophy no longer paid special attention to the natural world and
objective existence, but to the soul and God. As a result of the transformation of Christianity into an
official religion, theological studies began to emerge in Western Europe in the Middle Ages. It was
in the Middle Ages that Western European philosophy began to take shape under the influence of
Christian theology.

Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License (CC BY-NC 4.0) 23


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://doi.org/10.36719/2663-4619/125/23-30
mailto:jafarov.azad@mail.ru

ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

This article reflects the important features of Western European philosophy in the Middle Ages.
During this period, Catholic theologians made great efforts to reconcile Christian theology with
philosophy. The Catholic Church tried to maintain the connection between theoretical thoughts and
Christian beliefs by using doctrines that it considered absolute truth. In general, medieval Western
European philosophy was scholastic in nature, as it was separated from real life and confined to
monasteries. The dominance of feudal power and church theocracy hindered the development of
science and technology, and philosophy was dependent on theology. Among the greatest
representatives of Western European philosophy in the Middle Ages were Saint Augustine, Anicius
Manlius Severinus Boethius, Johannes Scotus Eriugena, Anselm of Canterbury, Pierre Abelard,
Roger Bacon, Thomas Aquinas, Johannes Duns Scotus, William of Ockham, and others.

Keywords: Western European philosophy, Christian philosophy, patristic philosophy, scholastic
philosophy, Thomas Aquinas, Saint Augustine

Giris

Aristotelin osarlorinin orob vo hotta yunan dilindon latin diline kiitlovi sokildo torciimosi ilo
Aristotel folsofasinin Qarbi Avropa folsofasing tosiri xeyli artdi. Bu dovrdos kilso Aristotel folsofasinin
mithiim aspektlorindon istifado etmoya basladi. “Orta osrlor falsofosi Roma imperiyasiin mohvindon
(V asr) kapitalizm comiyyatinin erkon formalarinin meydana golmasina gadar olan bir dévrde (XIV—
XV asr) inkisaf etmisdir” (Folsofo ensiklopedik ligati, 1997, s. 323). Beloaliklo, xristian tolimi ilo
transformasiya olunmus Aristotel folsofosi rosmi ideologiyaya cevrildi. Akvinali Foma aciq sokildo
folsofonin teologiyaya xidmot etdiyini miidafio etdi vo qabaqcil arob filosoflarinin irali siirdiiyti “iki
haqigot” nozoriyyoesina qarst ¢ixdi. O, agil vo iman arasinda forq qoydu, eyni zamanda onlar1
uzlagdirmaga calisdi. O hesab edirdi ki, vohy agildan iistiindiir vo falsofonin Allah haqqinda rasional
sorhi dini inancla ziddiyyat toskil eds bilmoz.

Tadgiqat

Xristian falsofosinin inkisafin1 genis sokilda iki morhaloys bdlmok olar: erkon dovr patristik
folsofs vo sonraki dovr sxolastik falsafo. Patristik falsafods biitlin folsofi suallar teologiya soklinds
formalasmaga basladi. Patristik folsofonin mahiyyoti xristian doktrinasini1 hazirlamaq ii¢lin yunan
metafizikasinin qaynaqlarindan istifado etmak idi. Sxolastika iso rasional teologiyanin yaranmasina
sobab oldu. Rasional teologiya holo do imanin {istiinliiylinii vo sarsilmazligii qobul etso do, onun
montiqi siibuta onam vermasi miiasir rasionalizmin yiiksalisine zomin yaratdu.

Sxolastik falsafo

Erkon orta asrlordo Qarbi Avropada xristianligdan ¢ox neoplatonizm hakim idi. Onun osas
niimayondolori Anicius Manlius Severinus Boethius vo Iohann Skott Eriugena idi. Boethius antik vo
orta asr folsofasi arasinda korpii rolunu oynayirdi. Eriugena iso hesab edirdi ki, vahid, universal biitov
on realdir, halbuki miixtslif seylor daha az realdir. XI asrdon XIV asrin avvallorino qadar olan dévr
orta asrlor folsofasinin orta dovrii — sxolastikanin ¢igoklonmo dovrii idi. Bu dévrds xristianliq giiclii
idi vo sxolastikada xristian diisliincosi hakim idi. Eyni zamanda, orob filosoflarinin tosiri ilo Qorbi
Avropada Aristotelin folsofasi vo yazilar genis sokilds yayildi. “Erkon Qoarb orta asr tofokkiiriiniin
tadqiqine xristian dininin comiyyat daxilinds hokmranligindan baslamagq diizgiin olardi. Bu dévrdon
sonra elm va folsofs kimi zehni foaliyyatlor, klassik ononadon forqli olaraq, tamamilo xristian dini
torofindon yonlondirilmis vo miisyyon edilmisdir” (Salgar, 2024, s. 55).

Sxolastik falsofonin sociyyovi cohoti ondan ibaratdir ki, o, xristian doktrinasina ali hakimiyyaot
kimi baxirdi. Patristik falsofso kimi, sxolastik falsafs do xristian inancmma xidmot edirdi va
“teologiyanin xidmot¢isi” idi. Bununla bels, ilk ndvbads platonguluga osaslanan patristik folsofodon
forqli olaraq, sxolastik falsofonin ilkin ideoloji tomali godim motnlor vo orob diinyasindan kegmis
aristotelgilik idi. iIman vo agil arasindaki alaqoyo golinca, sxolastik filosoflar artiq patristik falsofonin
etdiyi kimi iman1 sadoco olaraq agili asagilamaq vo ya inkar etmok {i¢iin istifado etmirdilor. Bundan
olava, sxolastik folsofodo miizakire edilon masalalorin ohato dairasi patristik folsofodon daha genis
idi. Bununla bels, sxolastik falsofa 6z mahiyyoati etibarilo teologiyanin bir formasi idi. Umumiyyoatla,
patristik folsofo ilo miigayisods sxolastika rasional teologiyaya dogru istiqgamoti tomsil edirdi.

24



ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

“Sxolastik filosoflar imanla agil arasindaki olageni anlamaga caligsdilar vo ilahi ger¢okliyi agil
vasitasilo siibut etmak {i¢ilin dalillor inkisaf etdirdilor” (Agcaoglu, 2023).

Universallar mosolosi orta osrlor sxolastik folsofosindo miithiim mosolo idi. Bu suallar
universallarin miistoqil vo ya yalniz intellektdo mdvcud olmasi masalasini hall edirdi. “Realistlor
diinyada mdvcud olan ayri-ayr1 predmetlorin deyil, yalniz imumi anlayislarin (universallarin) osl
realliq oldugunu gobul edir. Nominalistlora gora {imumi anlayislar sadoco olaraq adlardan, realligda
movcud olmayan seylordon ibarotdir” (Saxhiiseynova, 2020, s. 113—114). Boethius (480-525)
universallar masolosini falsofi miizakiroys ¢ixaran ilk xristian filosofu olmusdur. Boethiusun asas
vozifasi vo ya missiyasi yunan falsofosi ilo latin diinyasi arasinda vasitagilik etmak idi. “Ona gora do
onun ilkin niyyoti, demok olar ki, Aristotelin biitiin traktat vo kitablarini, homginin Platonun
dialoglarini latin dilina torciima etmak vo sorhlor vasitasilo bu iki tolimin tam uygunlugunu niimayis
etdirmok idi” (Cevizei, 2017, s. 109). Boethiusdan sonra yiiz illor arzinds miistoqil falsofi anlayislara
malik az sayda miitofokkir meydana ¢ixdi. “Orta osrlor folsofasinin atas1” kimi tanian Eriugena
(810—877) universallar mosalasino birbaga toxunmasa da, o, neoplatonizm vo Avqustinin folsofosine
osaslanan Tanr ilo biitiin yaradilislar arasindaki olaqe, “dordlii tobist” haqqinda bir nozoriyyo
hazirladi.

Anselm Kenterberili

Anselm (1033—-1109) Italiyanin simalinda zadogan ailosindo anadan olmusdur. O, gonc yaslarinda
Fransada tohsil almaq iiglin evi tork edib. O, 1060-c1 ildo Benedikt ordenino qosulmus vo sonradan
abbat vozifosine godor yiiksalmisdir. 1093-cii ildo Anselm Papa torofindon Kenterberi arxiyepiskopu
toyin edildi. Kilsenin niifuzunu qorumagq ii¢iin Ingiltoro krali ilo tez-tez toqqusurdu. Sonralar
“sxolastikanin atasi” adlandirilan Anselm teoloji prinsiplori siibut etmok {i¢iin rasional vasitodon
istifads edorok dialektikani teologiyaya daxil etmoays cohd edirdi.

Anselm ifrat realist idi. O, Platonun ideyalar nazariyyasinin asas prinsiplorina sadiq qalaraq iddia
edirdi ki, imumi anlayislar universallar kimi tokco insanlarin stiurunda méveud deyil, hom do ayri-
ayr1 seylordon avval vo onlardan asili olmayaraq mévcud olan obyektiv varliqlardir. Bu ifrat realizm
onun Tanrinin varliginin ontoloji siibutunda miithiim rol oynayir. Bu ontoloji siibutun mahiyyati Tanr1
mofthumundan birbasa Tanrinin varligimi ¢ixarmaqdir. Anselm oavvallor imana asaslanan teoloji
miiddoani siibut etmok {i¢iin ciddi dialektika vo ya montiqdon istifado etmoyo cohd edon ilk soxs idi.
Bu monada Anselm sxolastik folsafodo mentiqi arqumentasiya caroyanina onciiliik etmisdir. Lakin
mahiyyat etibar1 ilo Anselmin ontoloji siibutu hoqiqi siibut deyildi.

Anselmin ontoloji siibutu asl mantiqi inandiriciliga malik olmasa da, anlayis1 rodd edorak patristik
ononani pozdu. Bu siibutlarin orta osr ilahiyyatinda ohomiyyati onlarin patristik folsofonin
mistisizmindon sxolastikanin rasional teologiyasina kegidindo holledici vasitogi rolundadir. Buna
gora do o, “kilso atalarinin sonuncusu va sxolastiklorin birincisi” adlandirilmisdir.

Abelyar Pyer

Abelyar Pyer (1079-1142) Fransanin Nant gohorinds congaver ailosindo anadan olub. Abelyar
goncliyindo Iohann Rosselinin yaninda tohsil aldi, lakin tezliklo Rosselinin ifrat nominalizmindan
narazi qalaraq realizma Uiz tutdu vo 1115-ci 1lds 6z maktobini qurdu. Abelyar Anselmin “iman idrak
axtarir” fikrino zidd olaraq “anlamaq imana aparir” fikrini miidafio edirdi. Anselm iman1 dork etmok
tiglin ilkin sort, Abelyar iso dork etmoyi iman tigiin ilkin sort hesab edirdi. Birincilor sadoco olaraq
imani agilla asaslandirmaga ¢alisirdilar, agildan iman tigiin sadaca bir pancors kimi istifados edirdilar;
ikincisi iso har bir s6ziin vo mathumun basa diisiilmasi yolu ilo diizgiin imanin barqgorar olmasini tolob
edon agila iman1 asaslandirirdi. Abelyar biitiin ovvalki niifuzlu asorlorin siibhasiz gobul edilmasini
deyil, “tam tonqid azadligin1” miidafio edirdi. Abelyar tokid edirdi ki, yalniz miixtalif masalolorin
dialektik todqiqi ilo insan son naticods saf imana g¢ata bilor.

Tabii ki, Abelyar 6zii do xristianligin osas doktrina vo inanclarini sarsitmagq istomirdi; o, sadoco
olaraq dialektika vasitosilo bu tolim vo oqidolori daha inandirict etmak istoyirdi. Onun qarsi ¢ixdigi
sey xristian inancmin haqiqgatlori deyil, kilsa rohbarliyi torafindon bu haqiqgstlorin sorhi vo adi
dindarlarin bu sorhlors kor-korans ibadot etmasi idi.

25



ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

Avqustinin falsafi diisiincasi

Avqustin (354-430) patristik folsofonin on gérkomli niimayondosi vo xristian teologiyasinin asas
banisidir. Avqustin uzun miiddot yepiskop vozifosindo ¢alismis vo “xristian birliyinin yaradilmasina
calismisdir” (Isci, 2012, s. 178—179). Simali Afrikanin Numidiya oyalotindo anadan olan Avqustin
ilk illorinde maniheizmi qobul edorok xeyir vo sor haqqinda dualist baxisi miidafio edirdi. Sokrat,
Platon vo Aristotel kimi yunan filosoflarinin basa diisdiiyli Tanr1 ilo xristian Tanris1 arasinda
ohomiyyatli forq ondan ibaratdir ki, birincisi maddoys forma veran usta, ikincisi iso “yoxdan bir sey
yaradan” bir yaradicidir. Allah diinyan1 yaratmaq ti¢lin no material, no dos alst tolob edir; hotta zaman
vo makan yoxdur; biitiin diinyan1 meydana gatirmak ti¢iin tokca dil kifayatdir. “Avqustinin fikrinco,
Allah qiidratlidir, geyri-maddidir, insan diinyasi ilo onun yaradicisi olaraq miinasibatdadir” (Rzayev,
2015, s. 45).

Erkon xristian ilahiyyatinda insan tobistinin todqiqi Tanr1 va xristologiyanin dyronilmasi ilo
yanagi ii¢iincli mithiim sahoni toskil edirdi. Avqustin hesab edirdi ki, yalniz yaxsiliq mahiyyat vo
substansiyadir, onun monbayi Tanridir, glinah iso sadoco olaraq “yaxsiligin askikliyi” vo ya “maddo
catismazlig1”’dir. Allah Ali Xeyir vo biitiin yaxsiliglarin monbayi kimi diinyada giinah yaratmamigsdir.
Gilinah insanlarin Allah torofindon verilmis irade azadligindan sui-istifade etmasindon vo koniilli
olaraq xeyirxahligin (Allahin) mahiyyatindon uzaqlagsmasindan irali golirdi.

Foma Akvinalimin falsafi diisiincalori

Qorbi Avropada aristotelgiliyin tosviginde oreb-ispan filosofu ibn Riisd (Averroes) halledici rol
oynamusdir. Bu orob filosofu ©l-Farabi vo Ibn Sina kimi “Islam aristotel¢ilori”nin folsofi fikirlorini
Aristotelin osarlorino verdiyi sorhlordo birlogdirorok Aristotelgi diislincoyo osaslanan averroizmi
formalasdirdi. Averroesin materialist fikirlori zahiron ortodoksal xristian doktrinasina zidd idi vo
buna goro do Roma Katolik Kilsasinin giiclii miigavimati ilo garsilagdi. Onun Aristotelin asarloring
sorhlori Roma Katolik Kilsasi torofindon qadagan edildi. Bununla belo, bozi uzaqgoron sxolastik
filosoflarin yorulmaz soylori sayasinde Roma Katolik Kilsasi nohayat 1231-ci ilds Aristotelin tobiat
folsofasine qoyulan qadagani aradan qaldirdi vo sxolastik filosoflar1 onu kilsonin prinsiplorine uygun
Oyronib sorh etmoyo ¢agirdi. Bundan sonra aristotel¢ilik todricon platongulugu ovoz etdi vo xristian
folsofosinin nozori osasina ¢evrildi.

Foma Akvinali Summa Theologica asorinin avvalinds folsofs ilo ilahiyyat arasindaki xiisusiyyot-
lordon bahs edir (Aquinas, 2014). O geyd edir ki, bu ikisi arasindaki forq onlarin mévzusunda deyil,
arasdirma metodundadir: folsofo Allah, yaradilis, moloklor vo xilas kimi obyektlori agil vasitosilo,
ilahiyyat iso bu obyektlori vohy vasitasilo dork edir. Fomanin agil vo iman, falsofo vo ilahiyyat
arasindaki olagoyo asasli yanasmasi ondan ibaratdir ki, agkar edilmis hoqigatlor rasional haqigotlordon
daha dorindir vo onlara yalniz inanmaq olar, agil yolu ils etiraz etmok olmaz. Folsofonin vozifasi
siibut oluna bilon agkar haqiqotlori isbat etmok iigiin agildan istifado etmok, siibut oluna bilmayanlori
iso imana vo ilahiyyata buraxmaqdir.

Allahin varligina kosmoloji va teleoloji doalillor Fomanin agkar edilmis haqiqgatlori siibut etmok
ticlin agildan istifadoe etmasinin an bariz niimunasi onun Allahin varligia dair kosmoloji va teleoloji
dolilloridir. Anselmin “a priori siibut”undan forqli olaraq, Foma 6ziinlin “a posteriori siibut”unu,
sobablori malum faktlardan alds edon siibut metodunu toklif etdi. Bunlar “Fomanin bes siibutu’ kimi
taninan kosmoloji vo teleoloji stibutlardir. “Teologiya kiilliyyat1” traktatinda o, varhigin 5 yolla
stibutunu gostorirdi” (Kayzen, 2011).

Tanrinin varligint empirik dolillorle isbat edon bu siibutlar1 ilk dofo Foma sintez etdi. Ontoloji
siibutla miiqayisado kosmoloji siibut formaca daha inandirici gériiniir, ¢linki o, miicorrad anlayislara
deyil, inkaredilmoz empirik faktlara asaslanir. O, metafizik olaraq movcudlugu bilavasits diisiincodon
¢ixarmir, oksing, sonlu, nisbi mévcud varlglarla baslayir vo sonra sonsuz, miitloq varliga (Tanriya)
yliksalir. Lakin kosmoloji siibutun shomiyyati onun hoqiqi isbatinda deyil, imanin mozmununu
rasional olaraq isbat etmoklo xarakterizo olunur. Bu, orta asr xristian folsofosinin inkisafinda iman vo
agil arasinda barisiq axtarisi ilo xarakterizo olunan bir morholoni tomsil edir.

Foma Akvinalinin biitlin folsofi yaradiciliginda Aristotelin tasiri agiq sokilds hiss olunur. “O,
Aristotelin tolimini diinyanin yaradilmasi haqqinda xristian ehkamma va Isa Mosihin allah-insan

26



ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

olmasi tolimino uygunlasdirmaga cohd etmisdir” (Haciyev, 2012, s. 48). Foma Aristotelin asorloring
sorhindo Aristotelin “ddrd sobob” nozoriyyasini inkisaf etdirorok formal vo maddi soboblori “daxili
sobablar”, tasirli vo yekun sabablori iso “xarici sobablor” kimi tosnif edirdi. Foma hom formani, hom
do materiyani daxili sobablors aid etso do, yena do formanin ilkin goti sokildos averroizma qarsi ¢ixaraq
maddadaki formanin monsoyini xarici sabablor prizmasindan izah edirdi.

Foma ruh va badon arasindaki alagoni izah etmak iigiin forma vo madds doktrinasini da tatbiq
etdi. O, hor bir insana bir substansiya kimi baxirdi, bodon materiya, ruh iso insanin osas
xlisusiyyatlorini miioyyon edon “substansial forma”dir. Badonls birlosmodon oavval ruh digor monavi
varliglar (malaklor) kimi 6lmoz olan miistoqil ruhani varliq idi. O hesab edirdi ki, ruhlar fordi, tok
ruhani varliglardir. Hor bir ruh miioyyon bir badonlo birlosarok fardi bir insan yaradir. Insanlarm say1
qadar ruh var va har bir ruhun mahiyyati 6lmoazdir. “Foma Akvinali bu ifads ilo sonsuzlugun yalniz
Allahin iradssi vo raziligi ilo movcud ola bilocoyini iddia edorok tobiotin miioyyon monada sonsuz
oldugunu gobul edir” (Duhem, 1985, s. 17).

Motadil realist olan Foma universallar masolasindo hom nominalizmoa, hom do Anselmin ifrat
realizming qars1 ¢ixirdl. Pyer Abelyar kimi o, dialektikani universallarin miizakirasina daxil etmayo
calisirdi. O, universallarin miistaqil movcud olub-olmamasi vo ya hissiyyath seylora xas olmasi
sualina imumi cavab vermokdanso, onlar1 forma vo materiya, aqli foaliyyatin mahiyyati vo prosesi
kimi suallarla alaqgoalondirir, universallarin mahiyyatini vo xiisusiyyatlorini dialektik sokildo izah
edirdi. Beloliklo, o, universallarin ayri-ayri seylordon avval olmasi, onlarin daxilindo yerlogsmoasi vo
gerido qalmasi fikrini irali siirdii. Foma universallarin ayri-ayri seylordon daha real vo substansional
olmas1 barada realist baxis1 dostoklomoklo yanasi, universallarin yalniz hissiyyath seyloro xas
olmagla real alomdo m&vcud ola bilocoyi barads nominalist baxis1 miidafis edirdi. O, universallara
vo ya imumi anlayislara miistoqil obyektiv varliglar kimi baxdigina géro, onun universallar haqqinda
doktrinas1 moétadil realizm kimi taninir.

Foma homginin 6ziiniin Summa Theologicada epistemologiyani hartorafli miizakirs etdi. Bilik,
stibhasiz ki, hissdon qaynaqlansa da, tokca hissin yaratdig: tosssiiratlar vo anlayislar kifayot deyil.
Biliyin formalagsmasi “daha yiiksok bir sey”, yoni “foal sabab” tolob edir. Foma etiraf edirdi ki, insan
idraki hissdon agla, xiisusidon iimumiys dogru darinlogon bir prosesdir. Bununla belo, o hesab edirdi
ki, tofokkiiriin miicorrad anlayislar formalasdirmaq, mithakimo vo natico ¢ixarmaq qabiliyyati ruha
xasdir.

Foma orta osr xristian ilahiyyat1 vo sxolastik filosof idi. Onun Summa Theologica asari orta asr
folsofasi vo ilahiyyatinin on ohatoli vo sistemli nozari sistemini toskil edorok o dovrdos insan biliyinin
demok olar ki, biitiin saholorini ohato edirdi (Aquinas, 2014). Sxolastik folsofonin on yiiksok
nailiyyatini tomsil edir. “Sxolastik folsofonin on miihiim niimayondalorindon biri olan Foma kilsonin
arqumentlorindon istifads edorok siyasi hakimiyyati 6z sahasindo miistoqil bir giic kimi tosvir edir vo
votondaslarin diinyavi masoelolords krala tabe olmasini tosovviir edirdi” (Ozkan, 2017, s. 124).

Fransiskan sxolastiklori

Rasionalizmlo mistisizm arasindaki ziddiyyst orta osr xristian falsofesinds tomizm vo
avqustinizm arasinda ziddiyyot kimi 6ziinli gostorirdi. Fransiskan sxolastiklori Rocer Bekon, Duns
Skott vo Uilyam Okkamli tomizmin rasional teologiyaya garsi ¢ixmasinda miihiim rol oynadilar.
Rocer Bekon (1214-1292) ingiltoronin Somerset soharindo aristokrat ailodo anadan olmusdur. O,
elmi todqiqatlari miidafio edon ilk orta asr sxolastik filosofu idi. O hesab edirdi ki, insanlarin hoqiqati
olds etmasina mane olan dord “mane” var: birincisi, “sohv vo dayarsiz hakimiyyoto boyun oymoak™;
ikincisi, “vordigin tosiri”’; liglinciisi, “moshur qoraz” vo dordiincii, “bizim biliyimizin tokabbiiriindon
irali golon 6z gizli cohalstimiz”. Mahz bu dord manes insanlar1 6zlori dork etmadan cahalat zlilmatino
gorq etmis, yanliglart hogigotlo sohv salmis vo bununla da onlarin hoqiqi elmin sirlorini dork
etmolorino mane olmusdur.

Bekon tomizma qars1 hiicumunda xiisusilo amansiz idi, tacriibadon daha ¢ox diislinconi iistiin
tutan sxolastiklorin sohvlarini gdstarmak ticlin coxsayli misallar gatirirdi. O, hamginin tacriibs va elmi
eksperimentlorin vacibliyini vurguladi. O, tocriiboni iki kateqoriyaya ayirdi: xarici tocriibo vo ya
hisslor vasitasilo alds edilon xarici seylorin tocriibasi vo daxili vohy vo ya imanin liitfii ilo gobul edilon

27



ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

ilahi vohy. Bununla belo, Bekon bunlarin hor birina nisbaton elmi tocriiboays daha ¢ox diqqgat yetirirdi.
Eksperimental elma verdiyi tohfalors géra Rocer Bekon miiasir eksperimental elmin qabaqcillarindan
hesab olunur.

Bekon hesab edirdi ki, tobiotdoki har sey keyfiyyatco forqliliklora malikdir vo bu xiisusi, forqli
varliglar eksperimental elmi todqiqatlarin obyektloridir. Realistlorin miidafio etdiyi fovgoltabii,
miistoqil, imumi varliglar elmi todqiqat ti¢iin tamamilo faydasiz idi vo buna goro do rodd edilmolidir.
Bir s6zlo, Rocer Bekonun fikirlori hom tocriiboys, hom elmi tocriibboyo miinasibotdo, hom do
universallar masalasini basa diismakds siibhasiz ki, 6z dovriinli qabaqlayirdi. O, hatta ii¢ yiiz il sonra
Frensis Bekondan avval do miiasir Britaniya eksperimental tobist elminin vo empirik falsofasinin
asasini qoydu.

fohann Duns Skott

fohann Duns Skott (1265-1308) Sotlandiyada anadan olub. Foma Akvinanin rasional
teologiyasindan forqli olaraq, Skottun diisiincasi 6z iradiliyi ilo tanmnir. “Ilohann Skottun tolimina gora,
metafizika on ali bilik, maksimal idrakdir” (Mehdiyev, 2010, s. 133). O, Fomanin teoloji determiniz-
mina goti sokilds qars1 ¢ixdi, Tanrmin mahiyyastinin irade azadligi oldugunu vo buna goérs do Allahin
iradasinin Allahin aglindan iistiin oldugunu vurguladi. Allah istadiyi har seyi, hatta on inanilmazi da
edo bilor. Halbuki, mohdud rasionallig1 olan varliglar li¢lin inanilmaz goriinon Allah, sonsuz
rasionallig1 olan bir varliq liglin tamamilo aglabatandir, ¢iinki Allahin iradssi vo agl bizim dork edo
bilmoyacayimiz sirli bir voziyyotdo tamamils eynidir.

Allahin iradssini agildan {stiin tutdugu tigiin Skott inanird1 ki, Allahin sifotlori vo foaliyyatlori,
ruhun 6lmazliyi, Ali Xeyir kimi teoloji inanclar ancaq mistik inanca sdykana bilor vo onlar1 rasional
olaraq niimayis etdirmok olmaz. Onlar tobii teologiyadan daha ¢ox dogmatik teologiyaya aid idilor.
Tanrinin varligi masolosinds Skott Anselmin ontoloji siibutuna omal etdi vo Fomanin kosmoloji vo
teleoloji siibutlarma qars1 ¢ixdi. Skott Allahin yaratmasi, Ugliik, ilkin giinah vo xilas kimi birbasa
Allaha aid olan biitlin masolalori imanla slagolondirir vo bu masalalori agil ssasinda miizakirs
etmokdon imtina edirdi. Bununla bels, Allahdan basqa biitiin moxluqatlar, o climlodon maloklor vo
insan ruhu {i¢iin o, forma vo maddo doktrinasindan istifado edorok onlari rasional sokildo izah etmoyo
caligmigdir.

Universallar masolosindo Skott asason nominalizmin torafinds dayanirdi. O, ayri-ayri seylori
materiya ilo formanin vohdati kimi qabul edir, fordilogsma prinsipini iss heg bir izaha ehtiyaci olmayan
son prinsip hesab edirdi. Epistemologiyada Skott empirist meyllor niimayis etdirdi. O, ayri-ayr1
seylorin an hoqiqi realliq olduguna inandigindan, tobii olaraq onlar1 elmi biliyin yegano obyekti vo
baslangic ndqtosi kimi gobul edorak, xiisusidon iimumiys dogru harokot edirdi. Skott vurgulayirdi ki,
bizim biitiin biliklorimiz hissiyyatdan qaynaqlanir, insan intellekti “bos voraq” kimidir vo rasional
anlayislar son noticado ayri-ayri seylorin hissi dorkindon irali golir. Skottun bu baxist XVII asr
Britaniya empiriklorinin, xtisuson do Lokkun gnoseologiyasina shomiyyatli tasir gostormisdir.

Uilyam Okkamh

Uilyam Okkamli (1285-1349) nominalizmin on miithiim niimayandosi idi. O, inanirdi ki, Allah
iradods tamamilo azaddir vo qlidrot sahibidir. Allah miitloq vo geyri-mohdud giico malikdir vo aslindo
etmodiyi hor seyi edo bilor, homginin 6z diisiincalorini vo gorarlarini istodiyi zaman doyisdirs bilor.
Diinyanin nizami vo oxlaqi hansisa obyektiv tobiot vo ya zoruratlo miioyyon olunmur, Allahin
seciminin naticasidir.

Mohz Allah ixtiyari oldugu vo istadiyi kimi horokot etdiyi iiglin Onun sifotlori vo foaliyyotlori
haqqinda he¢ bir molumatimiz ola bilmoaz. Mantiqi zaoruratlo Allahin fitrotini vo omaollorini toxmin
etmoya c¢alismaq bos bir cohddir. Okkam vurgulayird: ki, Ugliik vo Miicarradlik kimi tolimloro
anlayisla deyil, imanla baxmaq lazimdir. Ciinki bizim mohdud aglimiz Allahin sonsuzlugunu dork
edo bilmoz vo montiqimiz Allahin azad iradesini mohdudlasdira bilmaz. Bu perspektivlo Okkam
Tanrinin varhigina dair miixtolif sxolastik siibutlar1 tonqid etdi. “Okkamin fikrinco, fordi, hissiyyath
va fiziki obyektlor biliyin mévzusu oldugu halda, ruhun 6lmazliyi, Tanrinin varligi, kainatin obadiliyi
kimi maosalolor inanc sferasindadir. Buna goro do bunlart bilmok vo siibut etmok olmaz, ancaq
inanmagq olar” (Bayar, 2001, s. 171).

28



ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30 ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30 e-ISSN: 2708-986X

Okkamin on moaghur falsofi ideyast onun “Okkam {ilgiicii” nominalizmin metodoloji xiilasasi vo
daqiqlosdirilmasidir. Onun fikrinco, universallar hom bir varliq ola, ham da bir ¢ox obyektlords eyni
vaxtda movcud ola bilmozlor; bu fakt ziddiyyoat yaradir. Okkamin universallarla bagli movgeyi
Abelyarin “mofthumlar nozoriyyossi’no bonzoyirdi. O hesab edirdi ki, imumi anlayislar duygu
tocriibosindon miicorraddir vo onlarmn siiurda yaranmasi kortobii olur. Umumi anlayiglar vo ya
universallar subyektiv universalliga malikdir. Onlar ¢oxlarinin paylasdigr dogru fikirlordir, lakin
insan stiurundan asili olmayaraq movcud ola bilmazlor.

Universallarin miistaqil realligini inkar edon Okkam ayri-ayri osyalart idrakin yegana obyekti,
onlar haqqinda biliyi isa biliyin mongayi va asas1 hesab edirdi. Okkamin qabaqcil ideyalar1 Liiter kimi
dini islahat¢ilart ¢ox ruhlandirdi. Okkamizm vo nominalizmin yiiksolisi son noticodo sxolastik
folsofonin tonazziiliine sabab oldu vo miiasir empirik folsofonin vo eksperimental elmin yiiksaligino
tokan verdi.

Noaticd

Orta osr Qoarbi Avropa filosoflari xristianlig1 danilmaz realliq hesab edirdilor. Roma Imperiyasinin
siiqutundan sonra kontinental Avropa xalqglar1 vahid dovlotdo birloso bilmadilor. Bunun ovozino
Katolik Kilsasi Orta asrlordo on giiclii togkilatina ¢evrildi. Orta asr Qoarb falsofosini do (476—1492)
“garanliq dovr” adlandirmaq olar. Dogrudan da, o dovrds kilsonin hakimiyyati insanlarin hayatina o
godor tosir gostorirdi ki, insanlarin 6z daxilindaki potensiali inkisaf etdirmok va diisiinco azadlig1 yox
idi. Qarbi Avropada elmin inkisafinda universitetlorin yaradilmasi bdyiik shomiyyst kosb edir.
Kilsonin dostoyi vo nozarati ilo Bolonya, Oksford vo Parisdo ilk universitetlor yaradilmigdir.
Universitetlor ¢or¢ivasinds elmi vo teoloji movzularda miibahisalor Avropanin intellektual intiba-
hinda miihiim rol oynadi.

Umumiyyoatla, Orta asrlor Qarb falsofasi iki dévro béliiniirdii: patristik falsofa vo sxolastik falsofa.
Patristik folsofodo haqiqot monboyi Tanr1 kolamidir. Hoqigot monbayi, yoni Tanr1 kolami olsa da,
yunan falsofssindon istifade etmayin, sadoco onun metodunu gotiirmoyin he¢ bir zorori yoxdur.
Homginin, yunan folsofasi insan haqiqoti olsa da, insanlar da Allahin yaratdigidir. Beloliklo, yunan
folsofasinin davamgilarina bazi masalolords dinlo ziddiyyet toskil etmoadiyi miiddstcs icazo verilir.
Sxolastik folsofo sirf dini xiisusiyyatloro malik olan bir folsofadir. Sxolastika orta osrlorin dini
modoniyyatinin bir hissasidir. Sxolastik folsafo tofokkiir, varligin tobiosti, fiziki, monoviyyat, yaxst vo
pislo bagli problemlori hall edon teologiyaya vo ya rasional folsofoyo hosr olunmusdu.

Idabiyyat

1. Agcaoglu, O. (2023, 11 iyun). Orta asr falsafasi. https://www.ozanagcaoglu.com/post/orta-
%C3%AT7a%C4%9F-felsefesi

2. Aquinas, T. (2014). The Summa Theologica: Complete edition (The Fathers of the English
Dominican Province, Trans.; [llustrated ed.). Catholic Way Publishing.

3. Bayar, 1. (2001). Uilyam Okkamin epistemologiyasi. Hacettepe Universiteti Ddobiyyat Fakiiltosi
Jurnali, 18, 171-179.

4. Cevizci, A. (2017). Orta asr falsafasi. Say Yayinlari.

5. Duhem, P. (1985). Medieval cosmology (R. Ariew, Trans.). University of Chicago Press.

6. Folsofo ensiklopedik liigati. (1997). M. ©. Babayev, Y. A. Qaramommadli, G. K. Qocayeva vo b.
(tart.); 1. Valiyev (bas red.). Azorbaycan Ensiklopediyas: NPB.

7. Haciyev, Z. (2012). Falsafa: Ali maktablor ti¢iin darslik. Turan Evi nasriyyati.

8. lsci, M. (2012). Siyasi diisiincalar tarixi (3-cii nosr). Der Yaynlar1.

9. Kayzen. (2011, 18 iyul). Orta asrlor Avropa falsafasi.
https://kayzen.az/blog/f%C9%991s%C9%991%C9%99/4722/orta-%C9%99sr1%C9%99rin-
avropa-f%C9%991s%C9%991%C9%99s1.html

10. Mehdiyev, R. ©. (2010). Falsafa. Sorq—Qarb nosriyyati.

11. Ozkan, M. S. (2017). Orta asrlords Qarb diinyasinda avtoritet problemi: Tarixi va folsafi tahlil.
Kafkas Universiteti [lahiyyat Fakiiltosi Jurnali, 4(8), 94—134.
https://doi.org/10.17050/kafkasilahiyat.334077

29


https://www.ozanagcaoglu.com/post/orta-%C3%A7a%C4%9F-felsefesi
https://www.ozanagcaoglu.com/post/orta-%C3%A7a%C4%9F-felsefesi
https://kayzen.az/blog/f%C9%99ls%C9%99f%C9%99/4722/orta-%C9%99srl%C9%99rin-avropa-f%C9%99ls%C9%99f%C9%99si.html
https://kayzen.az/blog/f%C9%99ls%C9%99f%C9%99/4722/orta-%C9%99srl%C9%99rin-avropa-f%C9%99ls%C9%99f%C9%99si.html
https://doi.org/10.17050/kafkasilahiyat.334077

ELMI IS Beynolxalq EImi Jurnal. 2026 / Cild: 20 Sayx: 1/23-30

ISSN: 2663-4619
SCIENTIFIC WORK International Scientific Journal. 2026 / Volume: 20 Issue: 1 /23-30

e-ISSN: 2708-986X

12. Rzayev, M. H. (2015). Falsafa tarixi: Darslik (O. M. Tagiyev, elmi red.). MBM nosriyyati.

13. Salgar, E. (2024). Qarb Orta asr diisiincasinda din va elm miinasibati. Falsofo vo Teologiya, 43,
52-74.

14. Saxhiiseynova, S. (2020). Falsafa fonnindan incasanat tomayiillii ali maktablor iigiin dors vasaiti.
Zardabi Nosr MMC.

Daxil oldu: 10.09.2025
Qabul edildi: 02.01.2026

30



